




Fabio Bortolotti

PRÆCEPTA VITÆ
Regole di vita

“Orizzonti”
86



Fabio Bortolotti, Præcepta vitæ
Copyright © 2026 Tangram Edizioni Scientifiche
Gruppo Editoriale Tangram Srl
via dei Casai, 6 – 38122 Trento
www.edizioni‑tangram.it
info@edizioni‑tangram.it

Collana “Orizzonti” – NIC 86

Prima edizione: gennaio 2026, Printed in Italy
ISBN 978‑88‑6458‑298‑6

In copertina: design by solanixy

www.fabiobortolotti.it

L’etichetta FSC® garantisce che il materiale utilizzato per questo volume 
proviene da fonti gestite in maniera responsabile e da altre fonti controllate



Caro amico
Marco Piludo

a lode del reale,
la confidenza è riservata,
la bella azione è nascosta,

la silenziosa stima è un afrodisiaco





«Senza moralità civile  
le comunità periscono,  

senza moralità privata  
la loro sopravvivenza è priva di valore.»

(Bertrand Arthur William Russel)





honeste vivere
alterum non laedere

suum cuique tribuere





Prologo� 15

Capitolo I� 17
Regole auree di antica saggezza� 17
Regole universali di vita� 24
Regole, in generale� 33
Regole di diritto naturale� 49
Regole di diritto positivo� 57
Regole frantumate� 70

Capitolo II� 85
Regole della classicità greca� 85
Regole di vita umana� 90
Regole morali� 98
Regole di educazione� 123
Regole dell’agire umano� 131
Regole sociali� 159

Capitolo III� 167
Regole e politica� 167
Regole generali dei governanti� 178
Regole dell’agire politico� 191
Regole di vita quotidiana� 215
Regole di convivenza� 224
Regole di morale sociale� 235

Capitolo IV� 253
Regole del bene e del male� 253
Regole etiche e di costume� 264
Regole di cortesia, di galateo, di etichetta� 277
Regole di autonomia e responsabilità� 283
Regole e coscienza� 297
Regole della sfera religiosa� 312

Nota a margine� 333





PRÆCEPTA VITÆ
Regole di vita





15

Prologo

Grandi scuole di pensiero affermano che un’ideale conviven‑
za sociale si fonda sul rispetto dei diritti, sul leale adempi‑
mento dei doveri e sull’osservanza delle regole morali e di vi‑
ta. A ben vedere, sono lineamenti propri della natura umana, 
che la indirizzano al bene e la spronano ad agire responsabil‑
mente, avversando propensioni istintive.

Le regole di vita, in quanto finalizzate a governare i propri 
comportamenti e migliorare i rapporti con altri, costituisco‑
no una specie di codice interiore, che permea tutta l’esisten‑
za umana. La rilevanza delle stesse è rimarcata dalla loro fun‑
zione nelle condotte umane che presuppongono doti di sin‑
cerità, lealtà, onestà, buona fede, correttezza, educazione, fe‑
deltà, solidarietà ecc.

Il comune rispetto di praecepta vitae – regole di vita può 
consentire una migliore convivenza a tutti, mentre l’inosser‑
vanza può rendere difficili, se non impossibili, i rapporti con 
gli altri, fino al punto di diventare occasione di conflittualità 
e di frustrazione continua.

Da notare poi che il rispetto delle regole concorre a deter‑
minare l’onorabilità delle persone, che è un bene preziosissi‑
mo.





17

Capitolo I

Sommario: Regole auree di antica saggezza; Regole universali di vita; 
Regole, in generale; Regole di diritto naturale; Regole di diritto positi‑
vo; Regole frantumate.

Regole auree di antica saggezza

I classici greci hanno aperto rilevanti vie filosofiche, ci hanno 
lasciato un ricco patrimonio culturale, copiose elaborazioni 
e riflessioni sulla vita umana, tanto da porla al centro dell’at‑
tenzione sotto diversi profili.

Occorre in primis puntualizzare che le valutazioni e anali‑
si filosofiche della classicità assumono posizioni diversificate 
a riguardo di grandi interrogativi, quali:

	– l’origine divina o non divina dell’essere umano;
	– il rapporto dell’essere umano con gli dèi e con il cosmo;
	– la presenza di un’anima in unione con il corpo.

In genere, le concezioni filosofiche della classicità sulla vita 
umana tendono a identificare la persona come essere prima‑
rio, per la presenza di elementi immateriali (anima, mente, 
spirito) che, a differenza degli animali, conferiscono capacità 
di scelta e di rispondere responsabilmente delle proprie azio‑
ni.

Sul punto, è di alto spessore il pensiero del rettore e filosofo 
greco Protagora (481-411 a.C.): «l’uomo è misura di tutte le 
cose, di quelle che sono in quanto sono, di quelle che non so‑
no in quanto non sono».



18	 Regole auree di antica saggezza

Secondo il filosofo Platone (ca. 427-347 a.C.), la vita uma‑
na è perennemente sospesa tra essere e non essere, soggetta al‑
la contingenza, al divenire, alla morte. In particolare, Platone 
sostiene l’origine divina della vita umana, la cui anima pos‑
siede tre facoltà: quella razionale, quella volitiva e quella sog‑
getta ai desideri. Sostiene poi che la persona umana, nel ri‑
spetto della sua origine divina, deve prendersi cura della pro‑
pria anima con azioni virtuose.

Anche il filosofo Aristotele (384-322 a.C.), sulla scia filo‑
sofica di Platone, nell’asserire che l’anima non è autonoma 
dal corpo, afferma che la persona umana deve ispirare il pro‑
prio comportamento alla sua parte più nobile, che è appun‑
to l’anima.

Il filosofo Socrate (ca. 469-399 a.C.), a sua volta, avanza l’i‑
dea che gli dèi non fanno mancare agli esseri umani le cose 
di cui hanno bisogno e altresì concedono alcuni beni fonda‑
mentali, quali in particolare: i doni della razionalità e del lo‑
gos, attraverso cui sono orientati alla ricerca del vero e del be‑
ne.

Di grande interesse è poi la teoria del filosofo greco Plotino 
(203-270 d.C.), estimatore di Platone, secondo cui l’universo 
avrebbe natura spirituale e il fato non sarebbe ineluttabile, a 
condizione di sapersi elevare al di sopra di esso verso l’anima 
non soggetta agli impulsi corporei.

Sul tema dell’esistenza umana e della precarietà della stessa, 
si richiama la splendida espressione senecana omnia humana 
brevia et caduca sunt et infiniti temporis nullam partem occu-
pantia – tutte le cose umane sono brevi e caduche, nel tem‑
po che non ha confini rappresentano un nulla (Seneca, Con-
solationes, 20, 8)

focalizza l’implacabile corsa del tempo, la fugacità delle co‑
se umane e la transitorietà della vita. Più in generale, sotten‑



Capitolo I	 19

de la caducità delle cose e l’inevitabile decadenza di ogni es‑
sere umano.

***

La vita pubblica nella Roma di età repubblicana era caratte‑
rizzata da accenti di rettitudine, equità e solidarietà, anche se 
non sempre lo erano le azioni e le condotte private in genere. 
Ma bisogna tenere presente che si trattava pur sempre di co‑
stumi e condotte primitive.

Successivamente all’epoca repubblicana, secondo la narra‑
zione degli storici, le tradizionali qualità di rettitudine, equità 
e solidarietà, si attenuarono sensibilmente e apparvero desti‑
nate a cadere sempre più in basso, tanto da dover avvalorare l’a‑
forisma: lupus est homo homini, non homo – l’uomo è per l’uo‑
mo lupo, non uomo (Plauto, Asinaria, 495; II, 4, 88), da cui si 
desume l’istinto naturale delle persone avide e senza scrupoli.

Va detto che nella letteratura greco-latina il lupo simboleg‑
gia la prepotenza e la crudeltà, come si intuisce anche dal luo‑
go virgiliano: ovium non curat numerum lupus – il lupo non 
si cura del numero delle pecore (Virgilio, Bucoliche, 7, 52), se‑
condo cui il lupo non si ferma di fronte a nulla, così come le 
persone avide e senza scrupoli. Tale visione generale compa‑
re in vari scrittori latini: Seneca (Epistulae, 103, 1, 105, 7); 
Orazio (Satire, 2, 2, 96); Giovenale (Satire, 15, 165-166; Sa-
tire, 14, 41-42).

In consonanza, si rammenta che nella filosofia greca e lati‑
na, il bene e il male sono due assiomi fondamentali che con‑
trassegnano l’intera esistenza umana, in persistente contra‑
sto tra loro.

Il filosofo romano Seneca (4 a.C.-65 d.C.) fa notare che l’es‑
sere umano, istintivamente, tende a curare il miglioramento 



20	 Regole auree di antica saggezza

delle proprie condizioni materiali di vita, anche a detrimen‑
to dell’aspetto spirituale, della tranquillità e serenità interio‑
re. Inoltre, per assecondare le proprie afflizioni e angosce, l’es‑
sere umano diviene incline all’aggressività e alla violenza, svi‑
lendo le sue qualità propriamente umane di bontà e mitezza.

La letteratura greca e latina non manca poi di sottolineare 
che i sentimenti di ostilità, avversione, malanimo e diffiden‑
za, nell’essere umano sono presenti fin dai tempi preistorici.

La tendenza all’aggressività, alla violenza, alla prevaricazio‑
ne, non venne mai meno nel tempo, per cui i comportamenti 
umani nelle epoche successive non furono poi tanto diversi.

Sono forme aggressive o violenti le condotte dispotiche, le 
iniziative vessatorie, persecutorie, gli atteggiamenti ostili sot‑
to vari profili più o meno mascherati, la coercizione psicolo‑
gica, emotiva, morale, sessuale, forme queste che rivelano so‑
praffazione, coercizione, disprezzo delle regole di vita civile.

***

Il concetto homo homini lupus è stato ripreso dal filosofo in‑
glese Thomas Hobbes (1588-1672) per chiarire che l’essere 
umano è egoista, agisce per la sua sopravvivenza, lasciando 
intendere che l’amicizia, la bontà, la benevolenza, sono un’il‑
lusione. Si deduce che la persona tende a soddisfare i propri 
bisogni e desideri, anche a detrimento di altri.

In breve, l’aforisma plautino homo homini lupus suona co‑
me monito agli uomini a diffidare dei loro simili, poiché mol‑
ti di loro sotto una parvenza di bontà nascondono solo mal‑
vagità e cattiveria, posto che i rapporti umani allo stato di na‑
tura sono improntati a una spietata lotta per la vita.

Nella società contemporanea gli episodi di violenza e ag‑
gressività si possono rilevare in ogni luogo, da quelli della po‑



Capitolo I	 21

litica a quelli delle mura domestiche, non sono da meno gli 
ambienti di lavoro, gli ambienti ove si pratica lo sport ecc.

La quotidianità dimostra che i fenomeni di violenza so‑
no particolarmente diffusi, specie laddove siano venuti me‑
no le regole e i valori base dell’esistenza, praecepta vitae, il ri‑
spetto della persona o laddove l’egoismo prevalga su tutti e 
su tutto.

Molti sono poi coloro che usano la violenza morale come si‑
stema e si adoperano con ogni genere di strategie finalizzate 
a coartare la coscienza altrui e a volersi imporre brutalmen‑
te sugli altri.

Molti turpi comportamenti, fortemente deplorevoli, si ma‑
nifestano finanche dietro un apparente moralismo che, al‑
la prova dei fatti, nasconde disonestà, scorrettezze, talmente 
evidenti da far emergere la vera «anima della persona».

***

La storia insegna che la conoscenza di noi stessi, il nosce te ip‑
sum, secondo le principali scuole di pensiero, rappresenta la 
più ardua e difficile impresa per tutti, una conquista di non 
poco conto.

Dall’adagio ciceroniano: minime sibi quisque notus est, et 
difficillime de se quisque sentit – ognuno di noi conosce po‑
chissimo sé stesso e assai difficilmente sa giudicarsi (Cicero‑
ne, De oratore, 3, 9, 33) emerge che la conoscenza di sé stessi 
è abbastanza limitata per cui nell’esprimere un giudizio di sé 
stessi occorre la massima cautela.

Da notare poi che la conoscenza di sé stessi è alla base di un 
equilibrato rapporto col prossimo, per cui accostandosi agli 
altri occorre assumere un atteggiamento di saggia modestia, 
riconoscendo i limiti della propria conoscenza.



22	 Regole auree di antica saggezza

Il segnale in questo senso, l’atteggiamento di prudenza, si ri‑
cava dalla celebre risposta di Socrate all’oracolo di Delfi: hoc 
unum scio, idest nihil scire – io so una cosa sola, cioè di non sa‑
pere, che lo aveva dichiarato la persona più sapiente della Gre‑
cia.

Nel corso della crescita, a taluni accade di provare vergo‑
gna o di avere paura di propri sentimenti, di propri interes‑
si, di proprie propensioni, per timore che non siano graditi 
nell’ambiente in cui si vive, per cui si tende a reprimerli e a re‑
legarli nell’inconscio.

***

Dalla classicità greca e latina si evince che i singoli possono 
convivere tra loro, senza ledere gli uni la libertà e i diritti de‑
gli altri, se:

	– regolati da norme fatte rispettare da tutti;
	– rispettosi dell’ordine naturale;
	– osservanti i praecepta vitae, i valori umani e morali.

I sistemi per creare condizioni ideali di vita umana e per as‑
sicurare una serena convivenza civile presuppongono sostan‑
zialmente:

	– norme giuridiche e morali che non prescindano dall’or‑
dine naturale, dal rispetto della spiritualità e delle fedi 
religiose;

	– valori e principi comuni, su cui deve fondarsi il com‑
portamento delle persone e il modo di rapportarsi agli 
altri.

Nell’odierna realtà, ahinoi, vanno scemando i praecepta vi‑
tae – i principi di vita umana, i valori e le tradizionali regole 



Capitolo I	 23

umane, mentre crescono sempre più comportamenti contrari 
alla natura umana e all’ordine naturale.

Di fatto, notiamo non pochi stravolgimenti dell’ordine na‑
turale su vari fronti, che vanificano i caratteri propri della na‑
tura umana, forme di crudeltà, cattiveria, malvagità, disuma‑
nità, insensibilità, durezza di cuore, avidità, egoismo, avari‑
zia.

E ancora, oggi notiamo la venuta meno, di praecepta vitae, 
quali in particolare: il valore della vita umana; il valore del‑
la dignità della persona; il valore della libertà di coscienza, di 
pensiero e di parola; il valore della famiglia; il valore del lavo‑
ro; il valore della solidarietà.

Fin dall’inizio del secolo scorso, si sono formate due visio‑
ni di vita, due contrari orientamenti, due opposte correnti di 
pensiero sulla natura umana, sull’ordine naturale e sui valori 
umani, la prima di matrice idealistica di ispirazione cristiana, 
la seconda di matrice laicista, progressista:

	– nella prima prevale l’idea che i praecepta vitae le regole 
e i valori umani non sono negoziabili, esigono apprezza‑
mento e rispetto, sono indispensabili per orientarci e in‑
dirizzarci nelle tortuose vie della vita umana;

	– nella seconda prevale invece l’idea che non esiste un’uni‑
ca visione di vita umana, non esistono valori umani og‑
gettivi, né esiste un concetto universale di morale; quin‑
di, si deve riconoscere un pluralismo di valori e di morali.

Oggi, correlativamente alla seconda corrente di pensiero, 
molti hanno perso il senso vero della vita, il senso morale e 
quello dell’onestà.

Per questo motivo la nostra epoca è contrassegnata da inhu-
manis moribus, profonda amoralità e immoralità, non solo 
nella condotta privata ma anche in quella pubblica.



24	 Regole universali di vita

Regole universali di vita
Le persone, nel corso della vita, vengono a trovarsi in una re‑
te di relazioni di vario ordine, devono affrontare eventi e fare 
esperienze di ogni genere. La presa di consapevolezza del pro‑
cesso di cambiamento continuo sembra non avere fine, è co‑
stellata da cadute e riprese, da momenti di gioia e di dolore.

In questo evolversi della situazione è del tutto normale che 
nelle persone cambi il modo di pensare e di agire, di rappor‑
tarsi con gli altri. È del tutto normale e pressoché inevitabile 
che ognuno subisca influenze dai genitori ma anche dai fra‑
telli più grandi o da estranei alla famiglia.

Da notare poi che le diversità comportamentali sono mol‑
te, in dipendenza della nazionalità, della cultura e formazio‑
ne, del sesso, del senso di responsabilità, dell’età, del caratte‑
re, degli interessi, delle visioni di vita ecc.

Pur nel rispetto delle differenti visioni individuali, è però 
fondamentale che, nella formazione dei giovani, i genitori e 
gli insegnanti richiamino l’attenzione sull’importanza dei 
valori morali e di praecepta vitae, quali vere pietre miliari per 
affrontare e risolvere al meglio le varie vicende e districarsi 
nella vita.

Ai giovani è importante far capire che nella vita di tutti i 
giorni ci troviamo difronte a sfide, difficoltà, complicazioni 
da fronteggiare, per cui è necessario che ognuno possa orien‑
tarsi e decidere con la conoscenza di basilari elementi, delle 
leggi, dei valori morali e delle regole di vita. È questo un mo‑
do per riflettere, per imparare a raffrontarsi, dare ragione die 
propri pensieri, valutare a priori le conseguenze che possono 
derivare dalle proprie azioni (relazione causa effetto).

***



Capitolo I	 25

Le persone, per debolezza comune, tendono spesso di mo‑
strare allo sguardo del mondo solo un lato, una parte di sé 
stesse, facendo così venire meno la naturalezza, la realtà, la 
genuinità della propria indole, della propria natura umana. 
A causa di ciò, non è facile pervenire a una risposta idonea e 
sufficientemente convincente sulla conoscenza di noi stessi.

In età avanzata, un buon elemento chiarificatore potrebbe 
essere quello del nostro stesso operato. Un modo per cono‑
scere noi stessi è quello di un’auto apprezzamento obiettivo, 
con uno sguardo rivolto al passato e al momento presente. In 
effetti, dovremmo essere capaci di autocritica, di riconoscere 
sia i nostri errori sia i nostri meriti prima di prendere la deci‑
sione finale.

La saggezza latina insegna che mora cogitationis diligentia 
est – il tempo perso riflettendo è tempo guadagnato.

Riguardo alla conoscenza degli altri, che rimane in ogni ca‑
so un universo inaccessibile, la persona saggia e di sani prin‑
cipi, non solo si guarda dal criticare, ma è portata a pensare 
sempre bene degli altri, evitando la critica e, soprattutto, il 
biasimo degli altrui comportamenti.

Man mano che si avanza negli anni, si capisce che è bene 
astenersi dal criticare il comportamento degli altri, dall’espri‑
mere giudizi affrettati su chicchessia, imparando sempre più 
a vivere in profondità ogni cosa, facendo tesoro delle espe‑
rienze di vita in generale.

La ragione umana non può che accogliere con stupore e di‑
sorientamento il mistero della vita, inutile pretendere di capi‑
re i particolari fenomeni, gli scenari inediti che la caratteriz‑
zano presentano punti interrogativi enormemente più grandi 
dell’intelligenza umana.

***



26	 Regole universali di vita

La vita è un bene riconosciuto da tutti, ma non tutti però 
si riconoscono nei medesimi valori, non tutti condividono 
le peculiarità proprie della natura umana e quelle dell’ordi‑
ne naturale.

Nel maturare esperienze, i più assennati incominciano a 
capire che per interpretare l’evolversi della vita e degli even‑
ti, indirizzarsi verso il bene di tutti, occorre coltivare il sen‑
so e l’anelito del Cielo, indirizzarsi e credere nel trascenden‑
te.

Lo stesso ragionamento vale anche per il complesso, multi‑
forme e sconnesso mondo della scienza. Si sa che tanto più le 
persone si affidano ciecamente alla scienza quanto più si al‑
lontanano dal senso del divino.

Insomma, per capire il vero significato della vita, il senso 
della vita, affrontare nel giusto modo la vita, non si può pre‑
scindere da una profonda riflessione sul soprannaturale, sul 
trascendente.

In altre parole, non si può capire l’essenza della vita, i feno‑
meni umani e fisici basandosi solo sulla scienza, in quanto la 
verità risiede solo nel divino.

I teologi, conoscitori della vita, sostengono che lo scienti‑
smo non è la chiave di volta dell’umanità, se non prevale il 
senso del divino, se manca spiritualità e religiosità, l’umanità 
è destinata al peggio, le persone saranno sempre più esposte a 
caducità e fragilità, sfiducia e insicurezza senza fine.

Nella concezione cristiana, la vita è un dono di Dio, che la 
pone nelle nostre mani per amministrarla, è un valore fonda‑
mentale, assoluto e inviolabile, conferma e segno intangibile 
di essenza umana.

Nella concezione laica, invece, la vita non è un dono, né un 
valore, ma solo un bene per alcuni e non per tutti, come si 
avrà modo di chiarire più sotto.



Capitolo I	 27

Giova ricordare che i sistemi legislativi del mondo occiden‑
tale si fondano sul rispetto della vita fisica, quale presupposto 
di tutti gli altri diritti umani.

In relazione alle concezioni di vita cristiana e laica non man‑
cano divergenze, contrasti e diversità di visioni sulla natura 
umana e sui modi di intendere la medesima. Per farsi un’idea 
sulle diverse concezioni, basta pensare alle varie ideologie po‑
litiche che finiscono per dividere la società civile, aprendo sol‑
chi profondi, soprattutto tra credenti e laicisti ma non solo.

***

Sotto il profilo scientifico, si parla di vita riferendosi sia alla 
«vita biologica», cui appartengono tutti gli esseri viventi, ve‑
getali e animali, sia alla «vita umana», comprendente gli es‑
seri umani dotati di funzioni intellettive e spirituali.

Sotto il profilo etico, ciò che viene subito in rilievo è il con‑
cetto e il senso dell’esistenza umana, il bisogno di capire chi 
siamo, da dove veniamo e dove andiamo. Le ricerche in tali 
direzioni portano a interrogarsi su temi a cui riusciamo a tro‑
vare solo risposte vaghe, discordanti e non soddisfacenti.

La visione cristiana è imperniata sulla sacralità della vita, 
la quale ha un valore assoluto e inviolabile, a tutti incombe 
l’obbligo di salvaguardarla e nessuno può disporne autono‑
mamente a piacimento. È dall’atto creativo che nasce la vita, 
la persona deve viverla e amministrarla secondo quanto Dio 
ha insegnato. Chi ritiene sacra la vita, considera immutabi‑
li queste indicazioni, universali e morali, si atteggia a coeren‑
ti condotte.

La visione laica è invece imperniata sull’idea che ognuno è 
padrone assoluto della propria vita, libero di crearsi condizio‑
ni di benessere materiale, senza vincoli o limitazioni di sorta. 



28	 Regole universali di vita

Di più, la visione laica porta a considerare la vita umana effet‑
to di libera autodeterminazione: non esistono azioni giuste o 
sbagliate in assoluto; non esistono obblighi morali oggettivi; 
non esistono valori o condotte generali, non esistono praecep-
ta vitae – regole universali di vita.

È questo sostanzialmente il motivo di fondo che, nella vi‑
ta privata, nella società, nell’arena politica, divide credenti e 
non credenti.

***

La vita, a ben guardare, non è che una sequela di sbagli, di 
mancanze di vario genere, il vero problema, secondo gli os‑
servatori dei fenomeni sociali, non sta tanto nell’errore in sé, 
che è antico quanto l’essere umano, ma nel saper riconosce‑
re i propri errori.

Tutti i giorni possono succedere cose che nessuno poteva 
immaginare, di cui bisogna saper cogliere ogni aspetto posi‑
tivo, allo stesso tempo bisogna non solo riflettere sugli erro‑
ri commessi ma da essi saper trarre insegnamento per il fu‑
turo.

È ben vero che ammettere i propri errori implica una matu‑
rità psicologica non comune, peraltro non facilmente acqui‑
sibile, ma è altrettanto vero che chiudersi in sé stessi o tenta‑
re di rifuggire da una valutazione realistica di sé stessi rappre‑
sentano forme immature di difesa e reazioni istintive che non 
servono certo a correggerci. Occorre quindi un sincero ripen‑
samento interiore che ci porti a far tesoro delle mancanze on‑
de evitare successive ricadute.

Quando riconosciamo apertamente di aver sbagliato o ab‑
biamo piena coscienza che un nostro certo operato altro non 
è che una grossa cantonata, i rimedi per evitare ulteriori ana‑



Capitolo I	 29

loghe ricadute si trovano facilmente. È sufficiente che ognu‑
no rifletta sui propri errori, traendone monito per il presen‑
te e per l’avvenire.

A riguardo degli errori non riparabili, la tradizione po‑
polare annovera il detto: «è inutile piangere sul latte versa‑
to», per far capire che occorre pensare bene a priori su ciò 
che si deve fare, perché non serve a nulla pentirsene a co‑
se fatte.

Se vogliamo essere onesti e trasparenti, il mistero della vi‑
ta coinvolge tutti indistintamente, invita a riflettere sul cao‑
tico presente e sull’incerto futuro, posto che la natura uma‑
na è di per sé fragile e bisognosa di protezione, fonte di do‑
lore e di gioia, è un misto di sentimenti, paure, speranze, an‑
sie e attese.

In realtà, la vita è un mistero che supera la ragione umana, 
un enigma per tutti, credenti e non credenti, impossibile da 
comprendere nelle sue infinite sfaccettature.

Tuttavia, senno e buon senso inducono a considerare e ac‑
cogliere la vita come un bene, prima ancora che come un pro‑
blema.

***

Se osserviamo il losco mondo della politica, arriviamo ben 
presto alla conclusione che il medesimo vive in errore conti‑
nuo.

Viviamo in un’Italia che, ogni giorno di più, perde fiducia 
in sé stessa, nelle proprie istituzioni e nelle proprie potenzia‑
lità, un’Italia in cui i partiti e gli onorevoli signori dell’Emi‑
ciclo (palazzo delle manovre oscure) hanno imparato come 
«ripartirsi la torta», come manipolare i poteri e come sfrut‑
tare le loro posizioni di forza.



30	 Regole universali di vita

Viviamo in un’Italia che è «patria del diritto e culla del ro‑
vescio», in cui regna l’ipocrisia, l’apparenza e l’immagine, in 
cui la legalità è una questione di forma e di pura esteriorità, i 
pochi controlli ex post e quelli ex ante sono di pura facciata e 
non se ne fa neppure mistero. Insomma, attraverso l’apparen‑
za e l’esteriorità «si tenta di far sembrare giusto e corretto ciò 
che non è» (Platone).

Come detto sopra, sembra che gli onorevoli signori dell’E‑
miciclo non siano certo disposti a riflettere sui loro errori e 
sulla reiterazione degli stessi (errans non fatetur – chi sbaglia 
non lo confessa), per cui se si vuole rimediare alla penosa si‑
tuazione venutasi a determinare occorre un cambio genera‑
zionale.

Rattrista il fatto che in un sistema di regole fortemente in‑
quinato, qual è il nostro, tutto ciò avvenga con ogni sacro cri‑
sma e benedizione democratica, ben lungi dalla democrazia 
vera e reale, che è un bene inestimabile.

Rattrista constatare che gli sventurati e inermi cittadini so‑
no chiamati a pagare i danni e i mali cagionati dalla deterio‑
rata classe politica.

Nei moderni conversari, l’ellissi ciceroniana historia magi-
stra vitae è ripresa in vari casi pratici, in un’affinità di signifi‑
cati, come Per esempio:

	– per sottolineare il valore educativo della storia;
	– per far risaltare che la conoscenza del preterito aiuta nel‑
le scelte e nei comportamenti del presente;

	– per indicare che gli ammaestramenti del passato insegna‑
no come regolarci per l’avvenire.

A detta degli storici, oggi viviamo una contraddizione in ter‑
mini, in quanto «da un lato riconosciamo che la storia è mae‑
stra di vita, dall’altro non vogliamo essere allievi della storia».



Capitolo I	 31

L’uomo politico e pensatore italiano Antonio Gramsci 
(1891-1937), ha lapidariamente affermato: «la storia insegna 
ma non ha scolari».

Se ai tempi di Antonio Gramsci la storia non aveva scola‑
ri», figuriamoci se li può avere oggi, assoggettati come siamo 
al laicismo, al pensiero unico, al progressismo, ideologie im‑
pregnate di disvalori, dissolutezze, immoralismo ecc.

Ai nostri giorni, da magistra vitae la storia passa a far ac‑
cettare il processo del laicismo, del progressismo massifica‑
to.

I segni premonitori gli aveva già teorizzati Nicolò Machia‑
velli (1469-1527), nel Principe, il cui volumetto ha riempito 
biblioteche d’Europa e di altri Paesi. Il suo pensiero contri‑
buisce alla formazione dello Stato moderno, a far conoscere 
l’origine e il fondamento della sovranità popolare, il rapporto 
tra diritto naturale e diritto positivo, i limiti del potere politi‑
co, la pace e la guerra, le relazioni tra Stati sovrani.

Per inciso, si ricorda che al tempo di Machiavelli l’Italia era 
debole e divisa in cinque Stati (Napoli, Milano, Venezia, Fi‑
renze, lo Stato della Chiesa).

Con coraggio, realismo e lungimiranza, Machiavelli sepa‑
ra la politica dalla morale e non esorta mai a seguire il ma‑
le. Avvalendosi della sua esperienza, annuncia alcune quali‑
tà necessarie per governare bene, in particolare fa notare che 
il buon politico sa:

	– riconoscere i segni che preannunciano una crisi, indivi‑
duare i punti deboli e porvi rimedio per tempo;

	– essere prudente, umano ma senza eccedere nella pietà;
	– come essere più temuto che amato;
	– è molto più sicuro essere temuto che amato;
	– dimostrarsi prudente nelle spese e guardingo nell’uso 
delle risorse;



32	 Regole universali di vita

	– considerare con saggezza ed equilibrio la religione e la 
morale;

	– mantenere una corretta visione sui concetti di eguaglian‑
za, libertà, morale;

	– conservare «la buona salute» dello Stato.

Le teorizzazioni di Machiavelli e di altri studiosi di tutti i 
tempi sugli esseri umani, sulla società e l’organizzazione della 
stessa, pur pregevoli, non hanno mai rivelato i misteri dell’u‑
niverso, degli esseri umani e della situazione umana.

Dall’oscuro quadro storico d’insieme, osservato in visione 
cristiana, si può subodorare che le vicende umane e tutto ciò 
che accadde nel mondo ha un senso e un significato conosciu‑
to solo da Dio.

***

Gli onorevoli signori che occupano l’Emiciclo, ordinaria‑
mente, non affrontano e valutano le situazioni secondo i cri‑
teri della ragione, dell’equilibrio e della prudenza ma con cri‑
teri e metodi enigmatici e impenetrabili.

A giudicare dai fatti, non sembra che detti onorevoli signo‑
ri diano prova di possedere equilibrio, prudenza, assennatez‑
za, per cui non possiamo certo definirli «saggi e giusti». So‑
no dominati da ideologia e bieca demagogia del partito di mi‑
litanza, potente allucinogeno che eccita e altera l’equilibrio, 
talmente radicato che non l’avvertono come qualcosa di pa‑
tologico ma come una naturale componente del loro essere.

In ultima analisi, l’ideologia e la demagogia politica, sia a 
destra che a sinistra, sono considerate fisiologiche non pato‑
logiche. Gli effetti che ne conseguono sono così devastanti da 
arrestare la facoltà di pensare e di ragionare con la propria te‑



Capitolo I	 33

sta ecco perché devono per forza avvalersi di quella del parti‑
to di militanza.

Con riguardo all’odierna criptica situazione politica, la sto‑
ria potrà divenire magistra vitae nella misura in cui i gover‑
nanti sapranno dare prova di responsabilità, basi valoriali e 
morali, di rispetto dei praecepta vitae, di senso civico, di as‑
solvere il pubblico incarico con fedeltà, disciplina e onore 
(art. 54 Cost.).

In altre parole, la storia non potrà divenire magistra vitae se 
i governanti e i cittadini non daranno prova di seguire il bene 
comune, i buoni costumi, obbedire alle leggi, rispettare le re‑
gole, combattere la corruzione.

***

I classici greci e latini hanno preconizzato che «saggezza e 
giustizia sono inconciliabili con la politica», questa loro in‑
tuizione trova ampie conferme nella storia e nella realtà dei 
nostri giorni, chi ne fa le spese sono gli sventurati e impoten‑
ti cittadini.

Per rimediare all’odierna assurda situazione è necessario 
che gli elettori ne prendano atto e che, nel segreto delle urne, 
trovino al più presto il coraggio di invertire la rotta.

Regole, in generale
Gli animali sono caratterizzati da proprio istinto (sessuale, di 
nutrizione, di aggressione, di fuga) e vivono secondo le leggi 
di natura, mentre gli esseri umani non sono caratterizzati di 
solo istinto ma anche di ragione, quindi hanno peculiarità e 
attitudini proprie.



34	 Regole, in generale

Ogni essere umano ha, o dovrebbe avere, un senso di re‑
sponsabilità, in quanto sa che deve rispondere alla propria co‑
scienza, e altresì ha un senso morale innato, in quanto sa che 
deve ispirare il proprio comportamento a regole di vita uma‑
na.

Il senso morale è inteso come l’insieme dei criteri che, in 
ogni campo dell’agire, guidano l’essere umano nel costruire 
la sua personalità nel rispetto delle regole di vita.

In pratica, la società civile è basata su praecepta vitae, rego‑
le di vita che disciplinano il comportamento dei componenti, 
degli individui che ne fanno parte, regole che si distinguono 
in norme giuridiche, regole morali, regole religiose.

Vediamole partitamene.
Le norme giuridiche disciplinano la condotta delle perso‑

ne nei rapporti reciproci, distinguendo ciò che è lecito, cioè 
conforme al diritto, e ciò che è illecito, cioè contrario al dirit‑
to, la cui inosservanza determina una sanzione o una conse‑
guenza negativa.

I praecepta vitae  – regole di vita disciplinano la condotta 
delle persone in base alla distinzione tra il bene e il male, so‑
no depositarie di valori assoluti, tesi a promuovere il miglio‑
ramento e il perfezionamento etico. Sono caratterizzate dal 
fatto che la loro osservanza si fonda su una spontanea e in‑
teriore adesione ai valori che esprimono. La loro trasgressio‑
ne produce una sanzione prevalentemente interna, consisten‑
te nel senso di rimorso o di rincrescimento che prova l’auto‑
re della violazione, o anche esterna, consistente nella disap‑
provazione da parte dei membri di una data cerchia sociale.

Si differenziano dalle regole di costume, che costituiscono 
una loro sottospecie, e sono: regole di cortesia, di galateo, di 
etichetta ecc., regole che disciplinano la condotta delle perso‑
ne in relazione a ciò che è ritenuto socialmente corretto nei 



Capitolo I	 35

rapporti con altre persone in base a principi di convenienza 
sociale. La loro trasgressione può comportare anche sanzioni 
esterne, che consistono nella semplice riprovazione o biasimo.

Le regole religiose disciplinano i rapporti trascendenti tra la 
persona e la divinità, consistenti in precetti che impongono 
o vietano determinati comportamenti. Tali precetti sono ri‑
tenuti di origine divina e comportano, in caso di inosservan‑
za, una punizione destinata a operare essenzialmente nella vi‑
ta ultraterrena.

***

La necessità di regole deriva da motivi di convivenza socia‑
le, per la ordinata e corretta conduzione della quale tutti do‑
vrebbero sentirsi impegnati a rispettarle. La convivenza so‑
ciale, a sua volta, deve fondarsi sulla giustizia, nell’effettivo 
rispetto dei diritti e nel leale adempimento dei propri doveri.

In quanto destinate a governare i nostri comportamenti e 
migliorare i rapporti con gli altri, le regole di vita e compor‑
tamentali si potrebbero definire come una specie di codice 
sociale, che permea tutta la nostra vita. Si pensi, per esem‑
pio, all’importanza e alla funzione delle regole morali in tut‑
ti i comportamenti umani che presuppongono in noi e in al‑
tri qualità o doti di sincerità, lealtà, onestà, buona fede, cor‑
rettezza, educazione, fedeltà, solidarietà ecc.

L’osservanza delle regole di vita consente una migliore con‑
vivenza a tutti, mentre l’inosservanza rende difficili, se non 
impossibili, i rapporti con gli altri, che potrebbero diventare 
occasione di conflittualità e di frustrazione continua.

Da notare poi che l’osservanza delle regole di vita concorre 
a determinare l’onorabilità delle persone, che è un bene pre‑
ziosissimo.



36	 Regole, in generale

Dal detto ciceroniano lex est dictamen rationis – la legge è 
la voce della ragione (Cicerone, De officiis, Liber primus, 4 
e segg.), gli esegeti fanno derivare il concetto che una certa 
autodisciplina, un determinato personale comportamento o 
modo di atteggiarsi, oltre che da norme positive, dipende da 
praecepta vitae – regole di vita, frutto della libera ricerca ra‑
zionale e della coscienza individuale.

Le regole di vita vanno aldilà di qualsiasi regola scritta e 
andrebbero rispettate in ogni caso da tutti ma, ahinoi, sono 
quelle che di frequente vengono trasgredite.

Secondo l’opinione di filosofi e moralisti, le regole di vita e 
comportamentali sono quelle dettate dalla coscienza umana, 
regole che sono di guida per discernere il bene dal male.

Secondo i moralisti, la coscienza morale, intesa come con‑
sapevolezza di ciò che è bene e ciò che è male, è un testimone 
verace che ci accompagna con discrezione e ci assicura di non 
aver commesso niente di cui dobbiamo vergognarci o per cui 
dobbiamo temere.

***

Come detto sopra, gli esseri umani hanno bisogno di rego‑
le basilari, volte a fornire una struttura e un ordine alla so‑
cietà, affinché tutti possano vivere in armonia e cooperazio‑
ne reciproca.

Le regole stabiliscono le basi per l’organizzazione sociale, 
definiscono i ruoli, le funzioni e le responsabilità dei vari or‑
gani e membri della società, creando le condizioni che per‑
mettono alle persone di interagire e cooperare in modo effi‑
cace.

Inoltre, contribuiscono a creare sicurezza e stabilità, nella 
vita in genere e nel lavoro, sulla protezione dell’ambiente, so‑



Capitolo I	 37

no fondamentali per la preservazione dei diritti e delle liber‑
tà, per tutelare le persone da discriminazioni, abusi, violazio‑
ni, ingiustizie eccessi, smodatezze ecc.

Forniscono poi le linee guida per risolvere controversie e 
conflitti, stabiliscono procedure e dettami comportamenta‑
li che tutti devono seguire per garantire decisioni e principi 
di imparzialità.

Sono alla base della coesione sociale e consentono la convi‑
venza pacifica, nel rispetto degli interessi e dei diritti degli al‑
tri, aiutano a prevenire e risolvere i conflitti, creando un am‑
biente in cui le differenze e i disaccordi possono essere affron‑
tati in modo pacifico e costruttivo.

Le regole fondamentali di vita umana comportano il ri‑
spetto per sé stessi e per gli altri, il mantenimento di uno sti‑
le di vita sano, la correttezza nei comportamenti sociali e nel‑
le relazioni interpersonali (come puntualità, ascolto, rispetto 
degli spazi e delle proprietà altrui).

In ultima analisi, sono fondamentali per la convivenza 
umana, forniscono gli elementi di base che permettono alle 
persone di vivere in modo ordinato, sicuro e giusto.

In assenza o carenza di regole generali è praticamente im‑
possibile mantenere l’ordine e la stabilità sociale, si finirebbe 
per cadere nel caos e nell’anarchia.

***

Sul punto, i classici greci e latini hanno svolto importan‑
ti riflessioni e hanno anche evidenziato ideali modi di vita 
e comportamentali delle persone. In particolare, hanno de‑
finito boni viri le persone che seguono la legge morale natu‑
rale, praticano valori, virtù, condotte irreprensibili, di contro 
hanno definito e criticato i mali viri e la loro turpe condotta.



38	 Regole, in generale

Di seguito, si riportano alcuni aforismi della classicità lati‑
na, contenenti regole dell’ordine naturale, preziose indicazio‑
ni e insegnamenti di vita:

	– vir bonus semper tiro est – l’uomo buono è sempre un 
principiante (Marziale, Epigrammi, XII, 51), a indicare 
che l’uomo perbene è comparabile a un ingenuo e di con‑
seguenza i cattivi tendono a ingannarlo;

	– causa paupertatis plerisque probitas est – per lo più l’o‑
nestà è cagione di povertà (Curzio, Storia di Alessandro 
Magno, IV, 1, 20), a indicare che la persona onesta e vir‑
tuosa, che opera con rettitudine viene presto emarginata 
in contesti sociali ove domina incontrastata la disonestà 
e la corruzione;

	– bonae mentis soror est paupertas – la mente retta (incor‑
ruttibile) ha la povertà per sorella (Petronio, Satyricon, 
LXXXIV), a indicare che la persona che opera con ret‑
titudine e con integrità morale, molto spesso, viene pre‑
sto emarginata;

	– probitas laudatur et alget – l’onestà è lodata ma ha freddo 
(Giovenale, Satire, I, 74), a indicare che la persona onesta 
e corretta, pur da tutti lodata, potrà procurarsi una vita 
dignitosa ma difficilmente diventerà ricca.

I filosofi di ogni epoca hanno sempre sostenuto il dovere di 
seguire le regole del vivere civile, i valori e i principi della leg‑
ge morale e dell’ordine naturale, da cui traggono origine e 
fondamento le buone azioni, il corretto agire, il senso di re‑
sponsabilità. 

Allo stesso tempo, hanno affermato che i boni viri, le per‑
sone perbene, hanno un unico modo di sentire e di vivere 
l’ordine naturale, la legge morale e le regole di vita, si espri‑
mono secondo l’interiorità della propria coscienza, danno 



Capitolo I	 39

costante prova di coerenza di condotta senza cedimenti di 
sorta.

***

Nel pensiero della classicità greca e latina, l’ordine natura‑
le è insito nella natura umana, cioè scritto nel cuore di ogni 
persona, credente o non credente, rappresenta le fondamen‑
ta dell’essere umano, senza le quali si cadrebbe nella legge del 
più forte.

I filosofi e gli studiosi hanno definito l’ordine naturale co‑
me legge vera e realistica, propria della natura umana, che 
nessuno può alterare, sovraordinata alla legge artificiosa e so‑
fisticata fatta dalle persone che potrebbe rivelarsi ingiusta, in 
quanto plasmata su criteri di convenienza, di utilità, di op‑
portunità, su modi di vedere del momento, su mutevoli con‑
venzioni ecc.

Ovviamente, l’ordine naturale fornisce solo linee guida ge‑
nerali, senza regolamentare dettagliatamente questioni prati‑
che, rimesse alla volontà delle singole persone.

Il diritto positivo, invece, è la legge fatta dalle persone, il di‑
ritto codificato, il diritto vigente, costituito dall’insieme del‑
le leggi approvate ed entrate in vigore.

Più propriamente, il diritto positivo è costituito dall’insie‑
me delle disposizioni normative in genere, approvate dall’or‑
gano legislativo e da altri organi preordinati.

L’ordine naturale e il diritto positivo, disgiuntamente con‑
siderati, sono incompleti, non esaustivi, postulano un reci‑
proco completamento, fermo restando che il secondo non 
può in ogni caso prevalere sul primo.

In linea generale, l’ordine naturale, per sé stesso, non può 
regolare nel dettaglio rapporti intersoggettivi e rapporti so‑



40	 Regole, in generale

ciali in genere, mentre il diritto positivo, a sua volta, non può 
abbracciare i settori della religione, della spiritualità, della 
moralità e dell’eticità, neppure quelli della bontà e della pie‑
tà, né tantomeno quelli dell’onestà e dell’integrità, dell’amo‑
re di sé e del prossimo.

L’ordine naturale, legge realistica della natura affermano i 
cultori, è sempre uguale e valido per tutti, appaga il bisogno 
di certezza e sicurezza, mentre la legge fatta dagli uomini può 
prestare il fianco e avvallare veri e propri arbitri, può rendere 
materialmente possibile anche ciò che è moralmente non per‑
messo, disdicevole, illecito.

La legge fatta dagli uomini, che si allontana dalle rego‑
le dell’ordine naturale, dalla ragione o che si rivela contraria 
alla legge morale naturale, al ius naturale, all’ordine morale, 
non può che essere definita legge ingiusta perché attua una 
forma di violenza.

***

In tema di ordine naturale e regole generali di vita, è di alto 
pregio il pensiero del gran cancelliere d’Inghilterra Thomas 
More (in Italia conosciuto come Tommaso Moro, 1478-1535, 
santo, patrono dei politici), espresso nella sua opera Utopia, 
di cui si riportano alcuni passi salienti che sono vere e proprie 
pietre miliari:

	– l’uomo non si può separare da Dio, né la politica dalla 
morale;

	– quando per sopravvivere bisogna negare la coscienza, è 
necessario scegliere quest’ultima e non la sopravvivenza;

	– quando penso a tutti gli Stati oggi esistenti e mi sforzo 
di analizzarli obiettivamente, altro non riesco a vedere – 
che Dio mi aiuti – se non la cospirazione di un branco di 


