
Colla
na Por to ArlecchinoColla
na Por to Arlecchino

07



Claudia Contin Arlecchino

MONDOLOGO DI ARLECCHINO
Trilogia spirituale della maschera

EDIZIONIEDIZIONI
FORME LIBEREFORME LIBERE



Claudia Contin Arlecchino, Mondologo di Arlecchino
Copyright© 2026 Edizioni Forme Libere
Gruppo Editoriale Tangram Srl
via dei Casai, 6 – 38123 Trento
www.forme‑libere.it – info@forme-libere.it

Collana “Porto Arlecchino” – NIC 07

Prima edizione: febbraio 2026 – Printed in Italy
ISBN 978-88-6459-112-4

In copertina: Mondologo di Arlecchino; manifesto con foto 
e grafica di Luca Fantinutti (2025)

L’etichetta FSC® garantisce che il materiale utilizzato per questo volume proviene da 
fonti gestite in maniera responsabile e da altre fonti controllate



Premessa
Il riso, il corpo, l’anima perduta� 11
a cura di Petra Alzetta

Introduzione
Evoluzione del canovaccio

Ricerche e nascita del testo� 15
La favola portante� 18
Gli argomenti di Arlecchino� 19
Arlecchino e le icone della Commedia dantesca� 20
Arlecchino servitore di Satanasso� 28
Dio è morto e neanche il Diavolo si sente tanto bene� 31
Arlecchino buffone e giullare selvatico� 37
Arlecchino, la marionetta e il bastone� 46
Il tema della fame� 48
Il tema dell’amore� 53
La misoginia di Arlecchino� 57
Ciarlatano, stregone, bagatto e guaritore� 60
Un Arlecchino dedicato al mugnaio Menocchio� 64
Il Carnevale e la rivoluzione del “Mondo alla rovescia”� 70
Lo sviluppo della parlata di Arlecchino� 77
Il nuovo Mondologo uno e trino� 81

Atto Primo
Mondologo di Arlecchino

Argomento – Una strana eredità� 87
Preludio – Arlecchino Matusalemme� 89
Prologo – Il diavolo è morto� 99
Scena I – Arlecchino avvocato del diavolo� 104
Scena II – Arlecchino bagatto venditore di anime� 112
Scena III – Arlecchino Astrologo e Alchimista� 121
Scena IV – Arlecchino medico di vermi e stitichezze� 129
Scena V – Arlecchino venditore di rimedi contro l’amore� 139
Scena VI – Arlecchino corteggiatore per autodifesa� 148
Scena VII – Arlecchino affamato pantagruelico� 157
Scena VIII – Dialogo col fantasma di Satanasso� 165
Scena IX – Arlecchino e le pericolose anime del potere� 174
Scena finale – Arlecchino all’inferno� 179



Atto Secondo
Coscienza di Arlecchino

Argomento – L’interiorità di Arlecchino� 189
Prologo – Sulle corna di Arlecchino� 191
Scena I – Su Arlecchino Bagatto che si difende in piazza� 199
Scena II – Arlecchino dottore tautologico� 203
Scena III – Sulle ricette di Arlecchino contro l’amore� 206
Scena IV – Sulla filosofia del ridere di Arlecchino� 211
Scena V – Sull’avversione per il latino e per le donne� 213
Scena VI – Sugli studi di Arlecchino innamorato� 219
Scena VII – Sulle dichiarazioni d’amore di Arlecchino� 225
Scena VIII – Sul dare un logos all’entusiasmo di Arlecchino� 231
Scena IX – Sulla concezione del mondo di Arlecchino� 234

Atto Terzo
Vizi e Virtù in scena con Arlecchino

Argomento – Arlecchino Monacello� 239
Prologo – “Domando el permesso de existere”� 241
Scena I – Il librone teologale di Arlecchino� 244
Scena II – Vizi virtuosi et Virtù viziose� 249
Scena III – Ingordigia� 251
Scena IV – Acquolina e lingua latina in taberna� 253
Scena V – Lussuria� 256
Scena VI – Arlecchino cortese nel purgatorio dantesco� 259
Scena VII – Collera� 262
Scena VIII – Arlecchino bilioso nei sonetti di Cecco Angiolieri� 264
Scena IX – Invidia� 266
Scena X – Arlecchino rivale in amore nei sonetti del Petrarca� 268
Scena XI – Superbia� 270
Scena XII – Arlecchino vanesio alla corte di Mantova� 272
Scena XIII – Accidia� 275
Scena XIV – Ninna nanna per piccoli vampiri� 277
Scena XV – Avarizia� 280
Scena XVI – Questua del pane� 283
Scena XVII – Paese di Cuccagna e di Bengodi� 286
Scena XVIII – Canta che ti passa con Francesco d’Assisi� 288
Scena XIX – Libertá dell’acqua� 290
Scena XX – Io so bene chi se la gode in libertà� 292
Scena XXI – Arti dell’acqua� 295
Scena XXII – Arte di andare adagio� 297



Appendice prima
Vizi e Virtù con Arlecchino 
negli scatti di Daniele Indrigo

Un fotografo e un’attrice per un progetto di Staged Photography� 301
Il tema etico e morale trattato con Arlecchino� 303
Cenni sulla spiritualità poliedrica di Arlecchino� 306
I ventuno scatti di Daniele Indrigo selezionati nei sette trittici� 307

Appendice seconda
Dalla storia alla pratica: il vero padre di Arlecchino

Sguardi d’apprendista� 330
La macchina del tempo� 334
L’arte di regalare un libro� 337
Il teletrasporto della storia� 342
Dalla storia alla pratica� 346
La nascita di un Arlecchino� 348
Il vero padre di Arlecchino� 352
Tavola rotonda per cavalieri erranti� 354
Immagini di repertorio del Mondologo di Arlecchino� 359

Appendice terza
Il costume di Arlecchino: lezioni di sartoria creativa
a cura di Sabrina Bastone

Incontro con Arlecchino� 393
Metamorfosi di Arlecchino� 394
Una ricerca iconografica� 399
Intervista a Claudia Contin Arlecchino� 407
Progettazione del nuovo costume di Arlecchino� 417
Realizzazione e prove definitive del costume� 434

Bibliografia� 441
Referenze iconogrfiche� 451
Ringraziamenti� 461



a Domenico Scandella
detto “Menocchio”

mugnaio cinquecentesco
di Montereale Valcellina

a Tristano Martinelli
detto “Arlecchino”

comico cinquecentesco che
a Mantova fondò un Mulino

Un calcio d’Asino contro
il Non-più-Dio,

come del resto Arlecchino
è un Herlequin,
un Herrlechen,

un Signore-Dio passato:
il Diavolo.

Florens Christian Rang,  
dalla Psicologia storica del Carnevale



11

Premessa

IL RISO, IL CORPO, L’ANIMA PERDUTA
a cura di Petra Alzetta

Esiste un momento, nel Mondologo di Arlecchino, in cui non si com‑
prende più se si stia assistendo a uno spettacolo o a un rito teatrale di 
reincarnazione.

Quando Claudia Contin Arlecchino appare in scena, ricurva su una 
vecchia sedia a rotelle, con la maschera di Arlecchino che le aderisce al 
volto come una pelle primordiale, ho avuto la netta sensazione che il 
tempo si fosse aperto1.

Il corpo, la voce, il gesto: ogni elemento vibra di una memoria che 
non appartiene più a un solo secolo, né a un solo genere teatrale. È co‑
me se, attraverso quella figura, il teatro tornasse a fare ciò per cui era 
nato: incarnare l’essere umano nel suo insieme, nella sua fame, nel suo 
ridere e nel suo morire. Non è una commedia nel senso tradizionale, 
bensì un viaggio dentro la coscienza dell’uomo moderno attraverso la 
sopravvivenza della sua maschera più antica.

In questo contesto, Arlecchino non incarna solamente il servo astu‑
to della Commedia dell’arte, né soltanto il simbolo dell’ingegno popo‑

1 Il 5 ottobre 2025, al debutto internazionale della nuova versione del Mondologo 
di Arlecchino a Montereale Valcellina, era presente la giovanissima giornalista Pe‑
tra Alzetta (classe 2006) incaricata di redigere una recensione sullo spettacolo. Pe‑
tra Alzetta si è diplomata in Scienze Umane nel 2025 al liceo Leopardi-Majorana. 
Abita a Grizzo di Montereale Valcellina, paese cui è profondamente legata e di cui 
conosce la storia, incluso il personaggio di Menocchio. Ha sempre avuto la passione 
per la scrittura, soprattutto per la poesia, che coltiva ogni giorno in maniera per‑
sonale, a fianco degli studi universitari a Padova. Nel maggio del 2024 ha vinto il 
Premio Asimov per le scuole, con una recensione del libro Dieci cose che ho imparato. 
Sempre nello stesso anno ha vinto il concorso nazionale Vivere senza scrivere non 
vivo organizzato dalla Fondazione Cesare Pavese, con un suo testo Notturno ispirato 
all’omonima poesia di Pavese. Nel settembre 2025, è intervenuta a Pordenonelegge – 
Festa del libro e della libertà con una recensione toccante nella presentazione del 
libro Scarpone della pace di Claudia Contin Arlecchino. 



Premessa

12

lare: è un Angelo caduto del quotidiano, un Diavolo stanco, un San‑
to dell’ironia.

È il corpo che perpetua nel suo movimento anche quando il pensiero 
ha smesso di crederci. Rappresenta il testimone superstite di un mon‑
do che ha seppellito Dio, liquidato il Male e smarrito la propria anima, 
ma che non riesce a smettere di ridere.

Claudia Contin Arlecchino, con la sua arte che unisce disciplina e 
istinto, restituisce al personaggio una dimensione cosmica e carnale. 

La vediamo passare, con un’evidente padronanza del ritmo scenico, 
dall’ironia al tragico, dal sarcasmo infantile alla profezia. Il suo Ar‑
lecchino è un Matusalemme clownesco che, come un vecchio filosofo 
ubriaco, racconta la fine del mondo con il sorriso di chi l’ha già vista e 
non se n’è scandalizzato.

Ogni gesto è preciso e insieme fragile: la sedia a rotelle diventa un 
treno e una bara, un destriero e un’àncora. 

Ogni parola, impastata di musicalità veneta, dialetti nordici mesco‑
lati, latino maccheronico e sapienza popolare, restituisce la sensazione 
di una lingua pre-umana, originaria, nata dal ventre.

Il Mondologo di Arlecchino si configura come una parabola del pre‑
sente.

Nel racconto della morte del Diavolo e della bancarotta delle ani‑
me, l’autrice compone una delle più lucide metafore del nostro tempo: 
un’umanità senza più colpa perché senza più coscienza, prigioniera di 
un eterno mercato spirituale.

Quando Arlecchino diventa avvocato del Diavolo o venditore di ani‑
me, quando offre al pubblico i cubetti spiritici di Cleopatra, D’Annun‑
zio o Machiavelli, la risata che si alza in sala è limpida eppure amara, il ri‑
so di chi riconosce, dietro la forte caricatura, la propria stessa condizione.

Il teatro, in quel momento, si fa specchio impietoso e tenerissimo: un 
luogo dove ridere è l’ultimo atto possibile di pietà verso sé stessi.

La musica di Luca Fantinutti accompagna questa discesa negli inferi 
con intelligenza e passione.

Ogni brano, dalla Moresca Guerriera alla Serenata Mozartiana, si in‑
treccia al corpo dell’attrice come un respiro rituale, fondendo memoria 
popolare e armonia colta. Nasce così un tessuto sonoro che non accom‑
pagna la scena, ma la plasma, restituendole la dignità di un rito antico, 
dove gesto e suono non sono decorazione ma sostanza.



Il riso, il corpo, l’anima perduta

13

L’Arlecchino Claudia Contin è, in fondo, un erede diretto di Menoc‑
chio, l’eretico mugnaio cui lo spettacolo è dedicato: entrambi cercano 
la verità in un mondo che punisce chi pensa, e la trovano nel fermento 
del pensiero libero, nella “broda” della materia viva. E quando, nel cor‑
so della rappresentazione, Arlecchino racconta la creazione del mondo 
come la coagulazione di un formaggio da cui nacquero uomini, vermi 
e angeli, quella visione contadina, cosmica e ironica diventa un’incre‑
dibile poesia metafisica.

La filosofia dell’universo si fa sapienza del popolo, e viceversa: è un 
sapere che non teme il ridicolo, perché sa che il ridicolo è una forma 
del sacro.

Nel secondo tempo della vita di Arlecchino, quando diventa medi‑
co, alchimista, innamorato e infine affamato, lo spettacolo si fa anco‑
ra più terreno.

La fame è il filo spesso che tiene insieme tutte le sue reincarnazioni: 
fame di cibo, di senso, di amore, di verità, di Dio. La fame è innocente, 
non spirituale, ma profondissima.

Nell’ultima parte, quando Arlecchino canta la sua fame con orgo‑
glio pantagruelico, la risata si apre a un respiro ancora più ampio: da 
semplice comicità muta in compassione per il destino umano, costan‑
temente in bilico tra la carestia e la grazia.

Ciò che permane, alla fine, è un silenzio che non è quiete ma riso‑
nanza.

Arlecchino scompare quietamente lasciando dietro di sé l’eco di una 
domanda: che cosa resta dell’uomo, quando ha perso il suo Dio, il suo 
Diavolo, la sua fede, ma continua, inspiegabilmente, a ridere?

La risposta potrebbe essere nella risata stessa di Arlecchino, in grado 
di attraversare profondamente, e non negare o consolare.

Il Mondologo di Arlecchino è uno spettacolo che non si esaurisce nel 
suo tempo scenico. Rappresenta un corpo di pensiero, un atto poetico 
e filosofico potente, un testamento sull’influenza del teatro come ulti‑
mo luogo dell’umano.

L’attrice non assume solamente il ruolo di Arlecchino: lo custodi‑
sce, come si custodisce una lingua in via d’estinzione o una preghiera 
che nessuno osa più pronunciare. E nel farlo, ci ricorda che ridere, pro‑
fondamente, dolorosamente, teneramente, forse potrebbe essere l’uni‑
co modo essenziale per conservare la vita.



15

Introduzione

EVOLUZIONE DEL CANOVACCIO

Ricerche e nascita del testo
Mondologo di Arlecchino è un testo nato dalla ricerca e dalla lettu‑
ra ingorda di quel mosaico di scritti e frammenti che circonda la ma‑
schera forse più complessa e variegata della Commedia dell’arte. È un 
testo che ricuce insieme, reinterpreta e reinventa, molti spunti dalle 
biblioteche, dagli archivi, dalle misteriose soffitte, persino dai retro‑
palchi della sparsa vita del personaggio Arlecchino nel teatro italiano 
ed europeo dal Medioevo ai nostri giorni. Tutte queste ricerche ini‑
ziate negli anni Ottanta del Novecento, sono poi confluite nel volu‑
me La Umana Commedia di Arlecchino2 che raccoglie, sotto forma di 
saggio, molte delle ispirazioni iconografiche, testuali e documentarie 
che hanno dato vita e continuità al personaggio poliedrico e multifor‑
me del Mondologo di Arlecchino.

Il tentativo di ripercorrere anche a livello teatrale e non solo storio‑
grafico il viaggio nei secoli di Arlecchino non è certo una novità: in va‑
rie occasioni sono stati allestiti nel corso di tutto il Novecento esempi 
di spettacoli-antologia che mettevano in scena in vario modo genealo‑
gie ed evoluzioni della maschera, legate per lo più da spiegazioni didat‑
tiche o da drammaturgie di guida per le scansioni storico-temporali3.

2 C. Contin Arlecchino, La Umana Commedia di Arlecchino – Tra iconografia anti-
ca e ritratti d’arte del primo Arlecchino donna, Trento, Edizioni Forme Libere, 2017.
3 Il 28 febbraio 1957, per esempio, Giovanni Poli, con la grande passione pedagogica 
che lo distingueva, mise in scena al Teatro Universitario di Ca’ Foscari di Venezia 
un’antologia in cui seguiva l’evoluzione psicologica della maschera, con gli Arlec‑
chini interpretati dagli attori: Renzo Fabris, Enrico Lepsky, Giancarlo Padoan; il 
sapore tutto veneziano del testo si concentrava soprattutto sugli Arlecchini di Gol‑
doni: un’iniziale voce registrata spiegava agli spettatori il passaggio dalle origini 
zannesche bergamasche alla loro discesa verso Venezia e guidava la lettura, nelle 
varie scene, del graduale ingentilirsi della maschera di Arlecchino; cfr. G. Poli (a 
cura di), Le storie di Arlecchino – Antologia scenico-critica sull’evoluzione (o involu-



Introduzione

16

L’epopea di quest’amatissimo antieroe ha più volte attratto tanto gli 
ambienti teatrali del XX secolo, quanto gli orgogli campanilistici del‑
le città di Bergamo, Venezia, Mantova, persino Parigi: centri culturali 
che in vario modo hanno fatto “da patria” a questo personaggio “sen‑
za patria”4. Ne è uscito un interessante caleidoscopio di diversi Arlec‑
chini, rivisitati di volta in volta secondo i gusti e le propensioni dei di‑
sparati interpreti e ricercatori. Spesso questi Arlecchini erano invitati 
a confrontarsi su uno stesso palcoscenico, alimentando talvolta qual‑
che polemica sulle divergenze d’interpretazione, oppure stimolando 
un certo gusto per il collezionismo delle alternative arlecchinesche.

La scelta per il Mondologo di Arlecchino è stata un po’ diversa. Non 
vi si presentano molti differenti Arlecchini, o vari modi di interpre‑
tare Arlecchino nello scorrere del tempo e dei luoghi. Vi compare un 
solo Arlecchino a tutto tondo che ha attraversato i secoli e i luoghi, 
raccogliendo sul suo archetipo antico le esperienze delle epoche. Un 
Arlecchino capace di incontrare anche la nostra contemporaneità e di 
inventare nuovi lazzi per noi, persone del Terzo Millennio. Un Arlec‑
chino errabondo, disposto a slegarsi dalla filologia, dalla documenta‑
zione, dalla storia, solo quel tanto che basta per ridare vita alla sua pra‑
tica teatrale nell’immaginario collettivo e culturale dei nostri giorni e 
per tramandare così il suo viaggio teatrale anche al futuro.

zione) della maschera di Arlecchino nell’opera di Carlo Goldoni, Collana del Teatro 
Universitario, Venezia, Tipografia di Edoardo Andreotti-Loria, 1960.
4 Nella primavera del 1955 il teatro Vieux Colombier di Parigi presentò la comme‑
dia-rivista La famille Arlequin di Claude Santelli: uno spettacolo in cui si svolge‑
vano episodi e richiami in rievocazione della figura di Arlecchino con i suoi inter‑
preti, i celebri Arlecchini che entusiasmarono i teatri di Parigi, quasi una patria di 
elezione per la Maschera, dalla fine del Cinquecento ai nostri tempi: Martinelli, 
Bertinazzi, Biancolelli, Visentini, Gherardi, ma a tutti era anteposto a introduzione 
(prima persino del Martinelli) il comico bergamasco Alberto Ganassa della compa‑
gnia dei “Gelosi” che molto successo ebbe in Francia come Zanni, quasi a suggerire 
timidamente, anche in terra straniera, le origini bergamasche d’oltralpe; notizie ri‑
portate in L. Andreini La figura di Arlecchino, Bergamo, Stamperia Conti, 1956. 
Il 7 settembre 1999, anche la città di Mantova volle rivendicare il suo statuto di 
patria del primo Arlecchino teatrale Tristano Martinelli, non solo fondando per la 
prima volta il premio Arlecchino d’Oro, ma affidando alla supervisione di Siro Fer‑
rone l’allestimento della serata spettacolare Arlecchinaria in cui proprio la figura di 
Martinelli introduceva e accoglieva tutte le successive e più tarde interpretazioni di 
Arlecchino, attraverso i repertori goldoniani di attori contemporanei. 



Evoluzione del canovaccio

17

Vale la pena di ripercorrere alcune delle difficoltà che sono state in‑
contrate nell’affrontare, in modo senz’altro pionieristico, questo inno‑
vativo progetto di ricerca e scrittura del Mondologo di Arlecchino.

Sappiamo, per esempio, che il riportare Arlecchino sulle scene è ope‑
razione che nel corso di tutto il Novecento è stata vista da molti con 
un certo sospetto, come aveva tristemente notato sin dall’inizio Giu‑
seppe Ortolani:

«Ho visto Pantalone e Arlecchino vestiti a lutto; ho visto Colombi‑
na in gramaglie piangere inconsolabilmente. Non si tratta del già fa‑
moso bando del “Teatro Italiano” da Parigi, ordinato dal Re Sole. È 
ben peggio. La critica italiana, storica e filosofica, proclama tutto a un 
tratto che la Commedia detta dell’arte, quale noi la immaginiamo, è 
puramente una leggenda»5.

Sospetti di mistificazione, dunque, che sono stati rivolti in modo an‑
cor più violento a quegli uomini di teatro che, invece di attenersi ai re‑
pertori più riconosciuti dell’area settecentesca goldoniana o gozziana, 
hanno voluto cimentarsi nella riscoperta della commedia all’improv‑
viso o degli antichi e fertili temi della commedia in maschera rinasci‑
mentale. 

Un’operazione, quest’ultima, che porta necessariamente con sé viva‑
ci tradimenti e indispensabili re-invenzioni, soprattutto se ci prefiggia‑
mo dei tentativi di rinnovamento del repertorio. 

Eppure il Teatro è cosa viva e mutevole, la sua bellezza, anche per lo 
storico che lo studia, sta proprio in questo procedere flessibile con e at‑
traverso i tempi.

A questa mutevole continuità del teatro si appellava Ortolani, assie‑
me all’amico Brognoligo, all’alba del XX secolo:

«Come può esistere una “leggenda” della Commedia dell’arte, se la 
tradizione di quel nostro teatro si ripete ancora? Che cosa sono, in‑
fatti, Edoardo Scarpetta a Napoli ed Edoardo Ferravilla a Milano, se 
non i continuatori dei comici dell’arte? Anch’essi han creato le loro 
maschere»6.

5 G. Ortolani, La condanna di Arlecchino, articolo apparso in “Gazzetta di Venezia” 
il 15 luglio 1914.
6 Ivi, il Brognoligo è citato nell’articolo dall’Ortolani. 



Introduzione

18

Accogliendo queste invocazioni d’inizio Novecento, auspichiamo an‑
che per il XXI secolo un’indipendente e coraggiosa fecondità teatrale 
intorno alla Commedia dell’arte.

Forse per questo umile debito al passato e per questo sguardo curio‑
so al futuro il Mondologo di Arlecchino è uno spettacolo “arlecchiniano” 
per eccellenza, un omaggio, un puzzle di colori, proprio perché si com‑
pone ricucendo pazientemente insieme varie e preziose “toppe” di quella 
vasta ma frammentata eredità. Con i diversi colori delle sue epoche, dei 
suoi autori e attori, questa eredità può permettere ancora di confezio‑
nare un tutto variopinto ma coerente in cui Arlecchino può prosegui‑
re, persino di fronte al mondo d’oggi, quella sua sorta di testimonianza, 
che è al tempo stesso teatrale, animale, umana, storica e forse, per tut‑
to questo, anche un po’ diabolica, come il cornetto in fronte comanda.

Si tratta di un esperimento che riunisce in un unico mondo-logo i te‑
mi più cari ad Arlecchino che, prima di questo testo, si potevano rin‑
venire disseminati in vari canovacci e commedie, in dialoghi e fila‑
strocche, in zibaldoni e generici, in testimonianze scritte o figurate, in 
incisioni e disegni.

Questi temi o argomenti sono serviti da base per l’invenzione di una 
favola portante, capace di sostenere l’incontro di un Arlecchino prove‑
niente dal passato, direttamente con un pubblico contemporaneo pre‑
sente in sala: pubblico che diventa vero partner di scena e referente im‑
mediato dei discorsi di Arlecchino.

La favola portante
La favola portante dello spettacolo fa riemergere dagli Inferi una sor‑
ta di Arlecchino immortale che deve fare i conti con la caducità non 
solo dell’essenza umana, ma anche dei valori, dei concetti stessi di di‑
vinità e demonicità.

Questo Arlecchino è rimasto orfano del suo atavico inferico padro‑
ne: Satanasso in persona che è ormai deceduto di crepacuore per caren‑
za di anime.

Arlecchino ritorna tra i mortali per cercare di vendere all’asta una 
scomoda eredità che gli è rimasta tra le mani: una collezione di anime 
famose, d’ogni epoca, conservate in piccoli cubetti di ghiaccio, come in 
una sorta di criostasi, affinché non si disperdano nell’universo.



Evoluzione del canovaccio

19

«Come un Bagatto, venditore d’illusioni e promesse, Arlecchino 
si sforza di convincere il pubblico ad acquistare almeno un’anima 
di riserva, utile per affrontare le carestie di spirito dei tempi d’og‑
gi. Come ogni buon imbonitore finisce però egli stesso per credere 
a quel mondo allegro di buon-senso e non-senso popolare, che co‑
mincia a montare come una crema intorno ai suoi racconti, alle sue 
danze, alle magie, alle canzoni, alla sua comica serietà, alla sua tra‑
gica ilarità.
A metà strada tra il ciarlatano e il predicatore, tutti gli eccessi sono 
suoi. Eppure, egli resta sempre a metà strada da tutto, in arlecchinesco 
equilibrio tra il “mondo dell’aldilà” e il “mondo dell’aldiquà”. Pun‑
to da una fame sempre più lancinante, atavica e profonda, tra tutte 
le sfortune, Arlecchino è persino irretito da Amore e non risparmia 
d’inventarsi rimedi e medicamenti pure per questa umana malattia, 
per questa insanabile epidemia degli esseri umani.
Così Arlecchino, rivoltando le tasche del suo stralunato e genero‑
so Mondologo, se le ritrova sempre più vuote e leggere. Anzi, rivol‑
tando tutto sé stesso “di dentro in fuori”, come un saltimbanco che 
espone tutta la sua merce senza riserve, scopre che la sua “eredità di 
spirito” sembra non aver più acquirenti nelle piazze del Terzo Mil‑
lennio.
E che farà il nostro Eroe?
Inafferrabile come un giullare selvatico ritornerà da dove è venuto, il 
piccolo splendido Inferno della Commedia dell’arte, inghiottito da 
una danza e da una risata.
Arlecchino è, però, sempre pronto a rispuntare fuori e a ritentare il suo 
profano pellegrinaggio da qualche altra parte, su qualche altra piaz‑
za, in qualche altro teatro. Questo andare e ritornare di Arlecchino lo 
rende un Revenant, colui che ritorna, un essere psicopompo, che va e 
viene dalle dimensioni temporali e spaziali, tra vita e morte, come se 
avesse in sé incorporati una macchina del tempo e un teletrasporto»7.

Gli argomenti di Arlecchino
Ormai gli studi specifici sul fenomeno della Commedia dell’arte, o 
sui temi di cultura etnico popolare che la precedono, l’accompagna‑
no e la circondano, sono così abbondanti da poter sicuramente riem‑

7 Vedi argomento p. 90.



Introduzione

20

pire una biblioteca monografica sull’argomento. Anche perché l’argo‑
mento stesso è così proteiforme, così intessuto alla trama della storia 
sociale, oltre che teatrale, che si protende come una “creatura tentaco‑
lare” verso svariati argomenti d’indagine.

Esistono numerosi e autorevoli studi sulla figura di Arlecchino, ri‑
scoperto proprio a cavallo del nuovo millennio anche da un revival, 
talvolta precipitoso, in campo teatrale e convegnistico, forse dovuto al 
segreto timore di non saper consegnare per tempo al movimentato fu‑
turo gli sforzi di ridefinizione e documentazione storiografica che su 
questa maschera si sono succeduti per tutto il Novecento.

Non è dunque il caso di tentare qui un richiamo esauriente a tut‑
to quel vasto panorama di riferimento. Può essere interessante, inve‑
ce, suggerire una semplice esposizione dei materiali che hanno diret‑
tamente sostenuto o successivamente coadiuvato la scrittura stessa del 
testo del Mondologo di Arlecchino8, lasciando parlare laddove è possibi‑
le soprattutto la maschera.

Proprio per amore di quel materiale che in vari modi ha ispirato la 
stesura del Mondologo, si vuole qui proporre una piccola guida ai temi 
cari alla maschera di Arlecchino. La famigliarità con gli Inferi, la di‑
scendenza dalle genie dei giullari medievali e degli uomini selvatici, i 
temi della fame e dell’amore, l’affinità con le figure erranti dei ciarlata‑
ni e degli imbonitori, questi sono tutti elementi che entrano a far par‑
te della cosmogonia comportamentale di Arlecchino.

La divisione di questi temi in paragrafi aiuterà anche il lettore me‑
no esperto a entrare, possibilmente divertendosi, nel complesso e ricco 
Mondo di Arlecchino.

Arlecchino e le icone della Commedia dantesca
L’aspetto demoniaco non è legato solamente alla figura di Arlecchino, 
ma è parte integrante dell’ombra stessa della maschera di cuoio scuro 
che gli attori dell’arte si mettono sul volto.

8 Una prima breve e parziale proposta riassuntiva era già stata inserita nel capitoletto 
sulla primitiva costruzione dello spettacolo: cfr. C. Contin, Il Mondologo di Arlecchi-
no, in “Viaggio d’un attore nella Commedia dell’Arte”, rivista “Prove di Drammatur‑
gia” Anno I, n. doppio 1 e 2, settembre 1995, Bologna, Carattere, 1995, pp. 41-42.



Evoluzione del canovaccio

21

Già nel Cinquecento Tomaso Garzoni dichiarava:
«L’invenzione delle maschere, anzi la prima maschera che mai sia sta‑
ta al mondo senza alcun dubbio fu l’angelo nero»9.

L’origine demoniaca di Arlecchino è stata più volte indagata nel Novecen‑
to, in particolare da Fausto Nicolini nel suo noto volume Vita di Arlecchi-
no:

«Se si vuol conoscere la vera storia tanto lunga quanto interessante, 
del nome “Arlequin”, si deve ripensare all’antica saga germanica detta 
in Isvezia “cavalcata degli dei”, nella Germania settentrionale “caccia 
di Wotan” e nei paesi tedeschi in genere “caccia selvaggia”»10.

La figura di Arlecchino risulta legata a immagini di antiche processio‑
ni di morti inquieti e urlanti riconosciuti come la familia Herlechini e 
guidati dal demone Hellequin, così come si manifestarono in Francia 
prima dell’anno 1100. 

Leggende e testimonianze che sono da prendere in considerazione 
anche per tutte le varie forme con cui si diffusero o si contaminarono 
nelle varie parti d’Europa. Si vedano in proposito le accurate indagini 
e le precisazioni di Delia Gambelli:

«Si fissava definitivamente l’attenzione sulla presenza, nella radice 
del nome di Arlecchino, di qualcosa di demoniaco e, insieme, di un 
topos, ricorrente in leggende popolari, che ricopriva aree vastissime di 
diffusione»11.

L’esempio più fulgido della dimestichezza con gli Inferi è la presenza 
del diavolo buffo Alichino nel girone infernale dei barattieri, descrit‑
to da Dante Alighieri nella Divina Commedia. 

9 Cfr.  il capitolo “De’ Mascherari, et delle Maschere” contenuto nel volume di 
T.  Garzoni, La Piazza Universale di tutte le professioni del mondo, Venezia, Gio. 
Battista Somasco, 1587, ristampa anastatica, Ravenna, Essegi, 1989, p. 645.
10 F. Nicolini, Vita di Arlecchino, Milano-Napoli, Riccardo Ricciardi, 1958; cfr. la 
riedizione a cura dell’Istituto Italiano per gli Studi Storici, Napoli 1993, p. 57.
11 Cfr.  il capitolo “Il nudo nome di Arlecchino: tentazioni etimologiche e fatali 
equivoci”, in D. Gambelli, Arlecchino a Parigi – Dall’Inferno alla corte del Re Sole, 
Roma, Bulzoni, 1993, pp. 81-125.



Introduzione

22

Consigliamo senz’altro di avvicinarsi alle visioni dantesche attraver‑
so edizioni illustrate da Gustave Dorè nel 1892, poiché in quelle inci‑
sioni, le immagini suggerite dai versi trecenteschi del poeta assumono 
una pregnanza e una chiarezza in grado di impressionare visivamente 
anche l’immaginario collettivo contemporaneo12.

Anche su quel diavolo Alichino dell’Inferno dantesco si erano con‑
tinuamente soffermati numerosi studi ottocenteschi, già efficacemen‑
te riassunti da Delia Gambelli, da dove si evince per esempio, secondo 
Veselovskij, che «L’Alichino di Dante non è altro che Hellequin»13 e, 
secondo Génin, che «Le nom d’Hellequin rappelle les Ely-Camps, com-
me la forme Arlequin les Arlecamps»14.

Infatti, Dante rinvia, oltre che all’Alichino, anche agli Arle-Camps:

Sì come ad Arli, ove Rodano stagna,
sì com’a Pola, presso del Carnaro,
ch’Italia chiude e suoi termini bagna,

fanno i sepulcri tutt’ il loco varo,
così facevan quivi d’ogne parte,
salvo che ’l modo v’era più amaro;

[…] 

Tutti li lor coperchi eran sospesi,
e fuor n’uscivan sì duri lamenti,
che ben parean di miseri e d’offesi.

E io: “Maestro, quai son quelle genti
che, seppellite dentro da quell’arche,
si fan sentir coi sospiri dolenti?”

12 Cfr. per esempio Dante Alighieri, La Divina Commedia, illustrata da Gustave 
Doré e dichiarata con note tratte dai migliori commenti, per cura di Eugenio Ca‑
merini, Milano, Sonzogno, 1956, ristampa 1958.
13 A.N. Veselovskij, Alichino e Aredodesa, in “Giornale Storico della Letteratura Ita‑
liana”, n. 11, anno 1888, pp. 325-343.
14 F. Génin, Des Variations du langage français depuis le XII siècle, Paris, F. Didot 
frères, 1845, pp. 453-461.



Evoluzione del canovaccio

23

E quelli a me: “Qui son li eresïarche
con lor seguaci, d’ogni setta, e molto
più che non credi son le tombe carche”15.

Queste visioni di morti che chiamano e si lamentano ci riportano an‑
cora alla memoria la familia Herlechini e ci introducono al “mondo 
delle eresie” che, come vedremo più avanti, non risulta distante dai te‑
mi trattati nel Mondologo di Arlecchino.

Non mancano nell’Inferno di Dante anche alcuni accenni grottesca‑
mente giocosi collegati al diavolo Alichino che è posto, assieme ad altri 
nove diavoli, a scorta di Dante e Virgilio:

“Tra’ti avante, Alichino, e Calcabrina”,
cominciò elli a dire, “e tu, Cagnazzo;
e Barbariccia guidi la decina. […]”16.

Ed è proprio lui, Alichino, che propone uno strano nuovo gioco:

Alichin non si tenne e, di rintoppo
a li altri, disse a lui: “Se tu ti cali,
io non ti verrò dietro in gualoppo,

ma batterò sopra la pece l’ali.
Lascisi ’l collo, e sia la ripa scudo,
a veder se tu sol più di noi vali”.

O tu che leggi, udrai nuovo ludo: […]17.

Questo “nuovo ludo” sarà causa nei versi successivi della fuga dello 
sciagurato barattiere di Navarra da tutti i diavoli che lo stavano mal‑
trattando, provocando di conseguenza la grottesca zuffa tra Calcabri‑
na e Alichino:

15 D. Alighieri, La Divina Commedia, Inferno IX, 112-127.
16 Ivi, Inferno XXI, 118.
17 Ivi, Inferno XXII, 112-118.



Introduzione

24

Irato Calcabrina de la buffa,
volando dietro li tenne, invaghito
che quei campasse per aver la zuffa;

e come ’l barattier fu disparito,
così volse li artigli al suo compagno,
e fu con lui sopra ’l fosso ghermito18.

C’è chi aveva notato, infatti, che «i diavoli che Dante trova nella 
quinta bolgia del cerchio ottavo, se hanno del terribile, hanno anche 
del comico»19, secondo Arturo Graf, «e del teatrale»20, secondo Ni‑
no Borsellino.

Non solo all’etimologica presenza di Alichino, bensì a tutto l’am‑
biente dell’Inferno dantesco, il Mondologo di Arlecchino costantemen‑
te si riferisce: sia per le maccheroniche citazioni di Arlecchino enne‑
simo a luoghi e personaggi per lui familiari nei gironi infernali, sia 
per l’uso qua e là del ritmo dell’endecasillabo che, con la sua capaci‑
tà di presa mnemonica21 si presta a guidare persino le improvvisazioni 
estemporanee che inframmezzano i discorsi di Arlecchino con il pub‑
blico contemporaneo.

In particolare, l’ambientazione da inferno dantesco del Mondologo di 
Arlecchino è legata anche alla profonda passione di chi scrive per l’evo‑
luzione iconografica delle illustrazioni per La Divina Commedia. Ab‑
biamo già accennato alle notissime incisioni ottocentesche di Gusta‑
ve Doré, che mettono insieme molti secoli di immaginario collettivo, 
dal Medioevo al Romanticismo, per consegnarsi alle avanguardie ar‑
tistiche del primo Novecento con una potenza suggestiva inossidabi‑
le. Tanto che nel XX secolo grandiosi artisti della pittura, della grafi‑
ca e del fumetto si sono cimentati nell’impegno di illustrare La Divina 
Commedia ispirandosi al monumentale lavoro di Gustave Doré.

18 Ivi, Inferno XXII, 133-136.
19 A. Graf, Demonologia di Dante, in “Giornale Storico della Letteratura Italiana”, 
n. 9, anno1887, pp. 46-48.
20 Si veda il commento alla scena dantesca nel capitolo “Un nuovo ludo” in N. Bor‑
sellino, La tradizione del comico, Milano, Garzanti, 1989.
21 Sulla memorabilità e citabilità del testo dantesco cfr. G. Contini, Un’ idea di Dan-
te, Torino, Einaudi, 1976.



Atto Primo

96

Coreografia dell’alzati e cammina
Il vecchio Arlecchino esegue una rocambolesca coreografia rotatoria sul-
la carrozzina. Poi in retromarcia va a parcheggiarla vicino al fondale.
Tenta di sollevarsi dalla carrozzina puntando le mani sui braccioli e 
inarcandosi goffamente. Con un colpo di reni si mette in piedi, ma cade a 
terra in avanti sulle mani. Si sposta a quattro zampe verso il centro della 
scena. Finalmente si alza barcollando, e muove i suoi primi passetti come 
un vecchio Pantalone ingobbito.
Si contorce e si stiracchia per tentare di raddrizzare la sua figura, ma si 
aggroviglia in una sorta di danza rachitica. Infine, riesce a sciogliere le 
giunture, a camminare e a saltellare come se stesse ringiovanendo.

Coreografia del ringiovanimento
Arlecchino perde la lunga barba bianca e la cuffia da notte di lana. Ro-
teando si toglie anche la vestaglia da camera, la fa volare per la scena co-
me fosse un aquilone e la appende al trespolo totem delle anime, assieme 
alla lunga barba bianca. Si crea così una sorta di fantasma del Matusa-
lemme, mentre Arlecchino ringiovanisce.
Sotto la prima vestaglia porta un’ampia tonaca nera da notaio o avvoca-
to, con una gorgiera bianca attorno al collo. Si raccoglie i capelli bianchi 
sotto a un ampio tricorno nero e tira fuori un fazzoletto bianco di trine.

Fig. 8. Arlecchino Matusalemme riesce a stare in piedi


